[image: image1.emf]








[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת בשלח, תשפ"ו, מספר 1654

כשמדרש הולם את המקרא יותר מהפשט 
נועה איתם
רש"י בפירושו לבר' ג:ח מגדיר את דרכו הפרשנית: "וַאֲנִי לֹא בָאתִי אֶלָּא לִפְשׁוּטוֹ שֶׁל מִקְרָא, וּלְאַגָּדָה הַמְיַשֶּׁבֶת דִּבְרֵי הַמִּקְרָא דָבָר דָּבוּר עַל אֳפַנָּיו". מי שרגיל לראות בפשט ובדרש שתי מתודות מובחנות ושונות זו מזו עשוי לתמוה על הגדרה זו של רש"י. באיזה מצב יבחר פרשן שבראש מעייניו פשוטו של מקרא – "וַאֲנִי לֹא בָאתִי אֶלָּא לִפְשׁוּטוֹ שֶׁל מִקְרָא" – דווקא במדרש, כדי ליישב את דברי המקרא?

בעיון בפשוטה של פרשתנו נדמה שמצאנו דוגמא טובה לאגדה כזו. 

הפרשה מתארת את ישראל, שאך זה יצאו ממצרים, עומדים מול המכשול הבלתי עביר של ים סוף, רואים את רודפיהם המצרים קרבים אליהם, ונבהלים מאוד.

וּפַרְעֹה הִקְרִיב וַיִּשְׂאוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת עֵינֵיהֶם וְהִנֵּה מִצְרַיִם נֹסֵעַ אַחֲרֵיהֶם וַיִּירְאוּ מְאֹד וַיִּצְעֲקוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶל ה' (שמ' יד:י).
מייד אחרי התפילה – הצעקה אל ה', בני ישראל פונים אל משה בשאלה-טרוניה: 
הַמִבְּלִי אֵין קְבָרִים בְּמִצְרַיִם לְקַחְתָּנוּ לָמוּת בַּמִּדְבָּר מַה זֹּאת עָשִׂיתָ לָּנוּ לְהוֹצִיאָנוּ מִמִּצְרָיִם? (שם יא).
השאלה "הַמִבְּלִי אֵין קְבָרִים בְּמִצְרַיִם לְקַחְתָּנוּ לָמוּת בַּמִּדְבָּר" היא על פניה אמירה צינית, שהרי ברור שסיבת הוצאתם של בני ישראל ממצרים אינה חוסר במקומות קבורה מספיקים במצרים. אמירה של הומור שחור כזה אינה הולמת את מצבם של בני ישראל בפסוק הקודם. לא סביר שאנשים הנמצאים בבהלה גדולה, וקוראים אל ה' בתפילה, יפנו אל משה במרירות מבודחת, ויתמהו בעוקצנות על הנהגתו. ואכן  כך בדיוק מנסח רמב"ן את הקושי בפסוק: 
אֵינֶנּוּ נִרְאֶה כִּי בְּנֵי אָדָם הַצּוֹעֲקִים אֶל ה' לְהוֹשִׁיעָם, יִבְעֲטוּ בַּיְּשׁוּעָה אֲשֶׁר עָשָׂה לָהֶם, וְיֹאמְרוּ כִּי טוֹב לָהֶם שֶׁלֹּא הִצִּילָם. 
[image: image7.png]wiaw a1




* נועה איתם, מורה לתנ"ך ולמחשבת ישראל.
רמב"ן מתרץ את הקושיה בהסבר, לפיו מי שנבהל וצעק אל ה', אינו מי שפנה אל משה בביקורת צינית. לדעתו מדובר בקבוצות שונות בעם, רק שדבריהן מובאים במקרא ברצף: 
אֲבָל הַנָּכוֹן שֶׁנְּפָרֵשׁ כִּי הָיוּ כִּתּוֹת, וְהַכָּתוּב יְסַפֵּר כָּל מַה שֶׁעָשׂוּ כֻּלָּם. אָמַר כִּי הַכַּת הָאַחַת צוֹעֶקֶת אֶל ה', וְהָאַחַת מַכְחֶשֶׁת בִּנְבִיאוֹ וְאֵינָהּ מוֹדָה בַּיְּשׁוּעָה הַנַּעֲשֵׂית לָהֶם.

רש"י בפירושו על הפסוק, אינו מודע כלל לקושי, לכאורה, ומפרש מילולית את טענת בני ישראל: "וְכִי מֵחֲמַת חֶסְרוֹן קְבָרִים – שֶׁאֵין קְבָרִים בְּמִצְרַיִם לִקָּבֵר שָׁם – לְקַחְתָּנוּ מִשָּׁם". נדמה שרש"י מתעלם מהציניות שבטרוניה, ומפרש אותה כשאלה עניינית. לפי פירושו, בדבריהם של בני ישראל אל משה מגולמת הנחה, שהתוכנית הגדולה היא להמית את כל בני ישראל, ומכיוון שבמצרים אין די קברים לכולם, הוציאם למות במדבר. 

אפשרות קריאה כזאת של דברי בני ישראל מזכירה מדרש שרש"י מביא בתחילת הפרשה, בהסבר המילים "וַחֲמֻשִׁים עָלוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם" (שם יג:יח). הפירוש הפשטי של "חמושים" הוא מזוינים, והוא הפירוש הראשון בדברי רש"י. פירוש זה אינו מתאים למה שנאמר בפסוק הקודם: 
וְלֹא נָחָם אֱ-לֹהִים דֶּרֶךְ אֶרֶץ פְּלִשְׁתִּים כִּי קָרוֹב הוּא כִּי אָמַר אֱ-לֹהִים פֶּן יִנָּחֵם הָעָם בִּרְאֹתָם מִלְחָמָה וְשָׁבוּ מִצְרָיְמָה (שמ' יג:יז).
תיאור העם היוצא כחמוש בנשק, אינו מתיישב עם ההבנה כי הם כל כך יראים ממלחמה, עד כי יעדיפו לשוב מצרימה, מאשר להתמודד בקרב מול אויבים. בנוסף, אין לנשק הזה, שאיתו יצאו ישראל ממצרים, עוד התייחסות בתורה, ולא מתואר שום שימוש שנעשה בו, כך שקשה להבין מה הצורך להזכירו ולציינו ביציאת מצרים. אולי בגלל תמיהות אלו, רש"י מביא פירוש נוסף, מדרשי: "דָּבָר אַחֵר, חֲמֻשִׁים – אֶחָד מֵחֲמִשָּׁה יָצְאוּ וְאַרְבָּעָה חֲלָקִים מֵתוּ בִּשְׁלֹשֶׁת יְמֵי אֲפֵלָה". המדרש הזה מאזכר מדרש אחר המובא בפירוש רש"י למכת חושך (שם י:כב): 
וְלָמָּה הֵבִיא עֲלֵיהֶם חֹשֶׁךְ? שֶׁהָיוּ בְיִשְׂרָאֵל בְּאוֹתוֹ הַדּוֹר רְשָׁעִים
 וְלֹא הָיוּ רוֹצִים לָצֵאת, וּמֵתוּ בִשְׁלוֹשֶׁת יְמֵי אֲפֵלָה,
 כְּדֵי שֶׁלֹּא יִרְאוּ מִצְרִיִּים בְּמַפַּלְתָּם וְיֹאמְרוּ, אַף הֵם לוֹקִים כָּמוֹנוּ.
 

המדרשים מציירים מציאות שאינה מפורשת בפסוקים. לפיהם רוב בני ישראל, 80% מהם, היו רשעים שסירבו לצאת ממצרים, ומתו בה בימי האפלה. מציאות כזאת מאפשרת להסביר את דברי בני ישראל כפשוטם – הם ראו את רוב אחיהם מתים במצרים, ובראותם את פרעה וחילו קרבים, כשהם עומדים מול הים, הם מסיקים שמטרת ההוצאה שלהם ממצרים היא להמית את אלו שנותרו.

ההתייחסות למוות במצרים מופיעה גם בהמשך, בתלונות בני ישראל. היעדר המזון במדבר גורם להם להצטער על כך שלא מתו כבר במצרים:

וַיֹּאמְרוּ אֲלֵהֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִי יִתֵּן מוּתֵנוּ בְיַד ה' בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם בְּשִׁבְתֵּנוּ עַל סִיר הַבָּשָׂר בְּאָכְלֵנוּ 
לֶחֶם לָשֹׂבַע כִּי הוֹצֵאתֶם אֹתָנוּ אֶל הַמִּדְבָּר הַזֶּה לְהָמִית אֶת כָּל הַקָּהָל הַזֶּה בָּרָעָב (שמ' טז:ג).
תיאור המרגלים את הסכנה הצפויה בהגעה לכנען מעורר גם הוא תלונות, המנוסחות כהבעת צער על כך שלא מתו במצרים:

וַיִּלֹּנוּ עַל מֹשֶׁה וְעַל אַהֲרֹן כֹּל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיֹּאמְרוּ אֲלֵהֶם כָּל הָעֵדָה לוּ מַתְנוּ בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם אוֹ בַּמִּדְבָּר הַזֶּה לוּ מָתְנוּ (במ' יד:ב).
מכל אלו עולה, שחוויית המוות ההמוני של בני ישראל במצרים נוכחת בתודעת דור המדבר, למרות שהיא אינה מופיעה במפורש במקרא. המדרשים קובעים את זמן המוות הזה – שלושת ימי האפלה; את סיבתו – סירוב להיגאל, ואת היקפו – ארבע חמישיות מהעם, ובכך מספקים הקשר לאזכורים החוזרים של מוות במצרים  בתלונות דור המדבר. 

לפנינו, אם כן, ארבעה מקומות, שפירושם בדרך הפשט אפשרי, אך אינו לגמרי מספק. ההישענות על המדרש, לעומת זאת, מייצרת להם הקשר, המבאר ומאיר את משמעותם המלאה, ומחברת אותם למסכת אחת קוהרנטית, ממש "אגדה המיישבת את דברי המקרא דבר דבור על אופניו".
הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון
עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף

�  חטאם של המתים מתואר בשמות רבה: "חשֶׁךְ לָמָּה הֵבִיא עֲלֵיהֶן? יִתְבָּרַךְ שְׁמוֹ שֶׁל הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, שֶׁאֵין לְפָנָיו מַשֹּׂוֹא פָנִים וְהוּא חוֹקֵר לֵב וּבֹחֵן כְּלָיוֹת, לְפִי שֶׁהָיוּ פּוֹשְׁעִים בְּיִשְׂרָאֵל שֶׁהָיָה לָהֶן פַּטְרוֹנִין מִן הַמִּצְרִיִּים, וְהָיָה לָהֶן שָׁם עשֶׁר וְכָבוֹד, וְלֹא הָיוּ רוֹצִים לָצֵאת, אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא: אִם אָבִיא עֲלֵיהֶן מַכָּה בְּפַרְהֶסְיָא וְיָמוּתוּ, יֹאמְרוּ הַמִּצְרִיִּים, כְּשֵׁם שֶׁעָבַר עָלֵינוּ כָּךְ עָבַר עֲלֵיהֶן, לְפִיכָךְ הֵבִיא עַל הַמִּצְרִיִּים אֶת הַחשֶׁךְ שְׁלשָׁה יָמִים, כְּדֵי שֶׁיִּהְיוּ (ישראל) קוֹבְרִין מֵתֵיהֶם, וְלֹא יִהְיוּ רוֹאִין אוֹתָן שׂוֹנְאֵיהֶם, וְיִהְיוּ מְשַׁבְּחִין לְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא עַל כָּךְ". 


�  מקור אפשרי לדברי רש"י במכילתא בשלח: "...אֶלָּא שֶׁמֵּתוֹ הַרְבֵּה מִיִּשְׂרָאֵל בְּמִצְרַיִם. אֵימָתַי מֵתוּ? בִּשְׁלֹשֶׁת יְמֵי הָאֲפֵלָה, שֶׁנֶּאֱמַר: (שמ' י:כג) 'לֹא רָאוּ אִישׁ אֶת אָחִיו וְלֹא קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁלֹשֶׁת יָמִים, וּלְכָל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם', שֶׁהָיוּ קוֹבְרִין אֶת מֵתֵיהֶן. וְהוֹדוּ וְשִׁבְּחוּ, שֶׁלֹּא רָאוּם אוֹיְבֵיהֶם וְשָׂשׂוּ בְמַפָּלָתָם. וכך בתנחומא בשלח: "וַחֲמֻשִּׁים עָלוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל, אֶחָד מֵחֲמִשָּׁה. וְיֵשׁ אוֹמְרִים: אֶחָד מֵחֲמִישִׁים. וְיֵשׁ אוֹמְרִים: אֶחָד מֵחֲמֵשׁ מֵאוֹת. רַבִּי נְהוֹרַאי אוֹמֵר: הָעֲבוֹדָה, וְלֹא אֶחָד מֵחֲמֵשֶׁת אֲלָפִים. וְאֵימָתַי מֵתוּ? בִּימֵי הָאֲפֵלָה, שֶׁהָיוּ קוֹבְרִין יִשְׂרָאֵל מֵתֵיהֶן, וּמִצְרִים יוֹשְׁבִין בַּחֹשֶׁךְ, וְיִשְׂרָאֵל הוֹדוּ וְשִׁבְּחוּ עַל שֶׁלֹּא רָאוּ שׂוֹנְאֵיהֶם וְשָׂמְחוּ בְּפֻרְעָנוּתָן".


3  מעניין לציין שהמכילתא ושמות רבה כאן מדברים  על שלושה ימי אפלה, ואילו רש"י בפירושו מבאר כי המכה ארכה שבעה ימים: "'וַיְהִי חֹשֶׁךְ אֲפֵלָה... שְׁלֹשֶׁת יָמִים' חֹשֶׁךְ שֶׁל אֹפֶל, שֶׁלֹּא רָאוּ אִישׁ אֶת אָחִיו אוֹתָן ג' יָמִים. וְעוֹד שְׁלוֹשֶׁת יָמִים אֲחֵרִים חֹשֶׁךְ מֻכְפָּל עַל זֶה, שֶׁלֹּא קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו – יושב אינו יכול לעמוד, ועומד אינו יכול לישב". הסבר שמסתמך על דעה אחרת במדרש, המופיעה גם היא בשמות רבה.














2

