[image: image1.emf]







[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת ויחי, תשפ"ו, מספר 1650

מק.
ברכת יעקב לשבטים לעומת ברכת משה לשבטים
יוסף אלישע
א. "הֵאָסְפוּ וְאַגִּידָה לָכֶם אֵת אֲשֶׁר יִקְרָא אֶתְכֶם בְּאַחֲרִית הַיָּמִים" (בר' מט:א). 
לקראת מותו פנה יעקב אבינו אל בניו וביקש לגלות להם את הקץ, אך הקב"ה לא חפץ בכך, ונסתם ממנו קץ אחרית הימים. הוא החל לדבר דברים אחרים; דברי תוכחה לראובן, לשמעון וללוי, עד שיהודה נתכרכמו פניו ונסוג אחור. יעקב קרא לו וקרבו מחד גיסא, אך הוכיחו מאידך גיסא כאומרו: "מִטֶּרֶף בְּנִי עָלִיתָ"  (בר' מט:ט). "אמר לו: 'גּוּר אַרְיֵה יְהוּדָה' (בר' מט:ט) – אתה הוא שהרגת אותו! לפי שהיה יעקב אבינו סבור שיהודה הרג את יוסף בשעה שהביאו לו את הכתונת, שנאמר: 'ויאמר: כְּתֹנֶת בְּנִי, חַיָּה רָעָה אֲכָלָתְהוּ' (בר' לז:לג), ואין חיה רעה אלא אריה" (בר"ר, צ"ה, ב). כלומר, יעקב ידע והתכוון אל יהודה.
       עדיין, אנו למדים מפרשנות רש"י שנצנצה בו רוח הקודש, והוא דיבר מתוך ראייה עתידית ורמז לבאות; לצאצאי בני ישראל ולצאצאי צאצאיו. הסתום רמוז בהיות פרשתנו פרשה סתומה, שאין רווח אפילו לא של תיבה אחת בין התיבה האחרונה בפרשה הקודמת לבין תחילתה של פרשתנו. העיתוי שבו ברך יעקב את בניו, ואף הוכיחם, הוא, כאמור, לפני מותו. משה רבנו לקח ממנו דוגמה וברך את ישראל ביומו האחרון, מהסיבה הפשוטה שאף אחד אינו אוהב לשמוע דברי ביקורת, ולכן התזמון היעיל ביותר הוא העברת המסר לפני המוות.
       בפירוט הברכות לשבטים דילג משה רבנו על שבט שמעון, ומייד אחרי ראובן כתוב: "וּלְלֵוִי אָמַר" (דב' לג:ח). סבורני שמשה השמיט את שבט שמעון בגלל מה שעולל זמרי בן סלוא, נשיא שבט השמעוני. כאשר תפסה בבלוריתה לכוזבי בת צור והלך לו אצל משה והחל להתווכח עימו על בת יתרו כהן מדין: "בן עמרם,... מי התירה לך?" כקובל על עצם הנהגתו, ורצה לעשות כן לעיני כול על מנת להורות שזה מותר, והשפיל את משה עד שבא פנחס הכוהן ודרש "הבועל ארמית קנאין פוגעים בו". והורו לו ש"קַרְיָינָא דְּאִיגַּרְתָּא אִיהוּ לֶיהֱוֵי פַּרְוַונְקָא" (על פי רש"י לבמ' כז:ה; סנהדרין פב ע"א; ירושלמי, סנהדרין פט). כלומר, נתנו לו אישור לפעול ודקרם למוות, וא-לוהים עזרו שלא הרגוהו ונעשו לו שישה ניסים (תנחומא לפר' פנחס). ו"נתנה הישועה לפנחס, והשפיל משה את עצמו" (תנחומא ויחי, ב).  
       מבחינת סדר אזכור השבטים "אין שמותיהם של שבטים שווין בכל מקום, אלא פעמים שזה מקדים לזה וזה מקדים לזה" כדי להראות על שקילותם ועל יחס פריטטי גם לבני השפחות, שווי-המעמד לבני הגבירות (דברי רבי יהושע דסכנין בשם רבי לוי בתנחומא, שמות, ג בסופו). בברכת יעקב לשבטים יש שנים עשר 
[image: image7.png]wiaw a1




*  יוסף אלישע הוא ד"ר ללשון ומרצה במכללת "אורות ישראל", רחובות, ומחבר סדרת הספרים: "תהיינה לראש עמרם" על פרשיות השבוע. לאחרונה יצא לאור ספרו החדש בבלשנות עברית מקראית ובתר מקראית: "תפוחי זהב במשכיות כסף". המאמר מוקדש לע"נ הורי היקרים:
    ר' עמרם אלישע בן שמחה ויהודית בת בשיה לבית מימון ז"ל.
שבטים על הסדר: (1) ראובן (בכורי אתה) (2-3) שמעון ולוי (אחים) (4) יהודה (5) זבולון (6) יששכר (7) דן (8) גד (9) אשר (10) נפתלי (11) בן פורת יוסף (12) בנימין. לעומת זאת, בברכת משה מופיעים עשרה שבטים בלבד וגם הסדר אחר: (1) ראובן (2) יהודה (3) לוי (ללא שמעון) (4) בנימין (5) יוסף (6) זבולון (7)  גד (8) דן (9) נפתלי (10) אשר. משה הקדים את יהודה לאחר הבכור ראובן, מצד חשיבותו וכן את בנימין ליוסף למרות היות יוסף הבכור. בברכת משה, גם יששכר אינו נזכר. 
   מדוע? יששכר מדומה בברכת יעקב לחמור גרם, במובן של אדם בעל כוח סבל עצום המטה שכמו לסבול עולה של תורה. זו הייתה הסיבה שבעטיה מתו עשרת הרוגי מלכות על מכירת יוסף, על שלא יכול היה למחול להם בשלמות על שנטלו ממנו כתרה של תורה ומסרוהו ביד יששכר. שהרי יוסף היה חברותא של יעקב אבינו, וכל מה שלמד יעקב משם ועבר העביר לו, בראותו אותו ממשיך דרכו עד היפרדם בפרשת עגלה ערופה. בנוסף, מבחינת סדר הקדימה ורצפי השמות בברכת משה, זבולון ויששכר נזכרים זה לצד זה כאשר הם מייצגים את "הסכם יששכר וזבולון" בעולם הזה ובבא. לא זו אלא אף זו: בברכת יעקב ראובן מקבל נזיפה על מעשהו אחרי מות רחל: "כִּי עָלִיתָ מִשְׁכְּבֵי אָבִיךָ אָז חִלַּלְתָּ יְצוּעִי עָלָה" (בר' מט:ד). והקפיד עליו יעקב, עד שמעלה עליו הכתוב: "וַיֵּלֶךְ רְאוּבֵן וַיִּשְׁכַּב אֶת בִּלְהָה פִּילֶגֶשׁ אָבִיו וַיִּשְׁמַע יִשְׂרָאֵל" (בר' לה:כב), והוא מה שהשיב רבי יוסי בן חלפתא לאותה מטרוניתא על תמיהתה כיצד יוסף הצדיק עמד בניסיון של אשת פוטיפר, בהיותו נער בן שבע עשרה שנה? אף הוא השיבה מהנידון דידן: 
הוציא לפניה ספר בראשית והתחיל קורא לפניה מעשה ראובן ובלהה, מעשה יהודה ותמר, אמר לה: 'מה אם אלו שהם גדולים וברשות אביהן לא כיסה עליהם הכתוב, זה שהוא קטן וברשות עצמו על אחת כמה וכמה?? (בר"ר: פז, ח-ט).
  
אז אם לא כתוב – הוא לא עשה! 
ב. תוכחה מגולה – שמעון ולוי אחים 
יעקב מוכיח גם את שמעון ולוי על שהרגו עיר שלמה, עשרים וארבעה אלף אנשים, משום ששכם בן חמור החווי נשיא הארץ חטף ואנס את דינה אחותם, "כִּי נְבָלָה עָשָׂה בְיִשְׂרָאֵל לִשְׁכַּב אֶת בַּת יַעֲקֹב וְכֵן לֹא יֵעָשֶׂה" (בר' לד:ז). רמב"ן מעלה את הטענה שאפשר שאכן באותו הרגע הסכימו למול עצמם, ואפשר שרצו להיטהר ולתקן את עצמם ולהיטמע בעם ישראל, ואולי אף להתגייר, ובני יעקב פעלו במרמה ולא ביושרה משום שבתחבולות תעשה לך מלחמה!, כמאמר הפסוק: "וַיַּעֲנוּ בְנֵי יַעֲקֹב אֶת שְׁכֶם וְאֶת חֲמוֹר אָבִיו בְּמִרְמָה וַיְדַבֵּרוּ אֲשֶׁר טִמֵּא אֵת דִּינָה אֲחֹתָם" (בר' לד:יג). פסוקית הסיבה האחרונה נאמרה על ידי השכינה הצווחת ומגלה את סיבת נקמתם (רש"י בעקבות המד"ר).
 סיבה נוספת להשמדתם היא משום שלא מסרו את מלכם לעמוד למשפט, שהרי גם לגויים יש שבע מצוות בני נח, ואסור להם לאנוס ולרצוח. ברגע שמנעו את עשיית הדין במלכם, לכולם היה משפט מוות כשותפים מלאים לעוולה.
 ואכן, שמעון ולוי השיבו לאביהם: "הַכְזוֹנָה יַעֲשֶׂה אֶת־אֲחוֹתֵנוּ"? (בר' לד:לא); וכי אנחנו "בני אדם של הפקר"? (בראשית רבה, פ, ב; אנשים חסרי כבוד עצמי, נעדרי-גבולות), לא "אנשים של צורה"?!
 ויעקב החריש, ושתיקה כהודאה. 
   כל השבטים משולים לחיות (תנחומא, ויחי), אלא שבברכת יעקב מדומה יהודה לאריה, לעומת  ברכת משה, שבה נאמר: "דָּן גּוּר אַרְיֵה יְזַנֵּק מִן הַבָּשָׁן" (דב' לג:כב). אלו היו השבטים החזקים ביותר, שכן כך היא צוואת הזקן עבורם וכן משום שהיו יושבי הספר (בערי הגבול) הנצרכים להגנה מפני האויבים. בברכת יעקב – דן הוא הנחש, אך המלכות בישראל ניתנה לשבט יהודה כמאמר יעקב: "לֹא יָסוּר שֵׁבֶט מִיהוּדָה וּמְחֹקֵק מִבֵּין רַגְלָיו" (=מזרעו, מצאצאיו, בר' מט:י). גם גד נמשל כלביא:
 "בָּרוּךְ מַרְחִיב גָּד כְּלָבִיא שָׁכֵן וְטָרַף זְרוֹעַ אַף קָדְקֹד" (דב' לג:כ), שהיה חותך ראש האויב עם הזרוע במכה אלכסונית באבחת חרב אחת, ולא ישנה לו. זו אף זו; על ההיגד: "וְלוֹ יִקְּהַת עַמִּים" (בר' מט:י) רש"י הסביר: יקהת = קהיית עמים, קהייה היא אסיפה של העמים שיתקבצו ציונה באחרית הימים. בנוסף הוא "יקהה שיני עמים" (תנחומא ויחי, י). כלומר, גם אם נסתם מיעקב הקץ, משהו בהחלט נשאר. 
ג. הסכם שותפות יששכר וזבולון 
בברכת יעקב: "זְבוּלֻן לְחוֹף יַמִּים יִשְׁכֹּן וְהוּא לְחוֹף אֳנִיּוֹת וְיַרְכָתוֹ עַל צִידֹן" (בר' מט:יג). הצידונים הקדומים, הם הפניקים בפי הרומאים, היו ידועים בהיותם יורדי ים באוניות סוחר. שבט זבולון מסמל את צד השפע הגשמי והפרנסה בדגי הים, הטונה (טרית) והחול המשמש לעשיית זכוכית לבנה (דברי רב יוסף במסכת מגילה ו). שבט אשר נתברך בבנים: "בָּרוּךְ מִבָּנִים אָשֵׁר" (דב' לג:כד), גם "בנותיו נאות" ו"ראויות למלכות" על כן "יְהִי רְצוּי אֶחָיו" – "על ידי בנותיו" (תנחומא ויחי, יג). "נַפְתָּלִי אַיָּלָה שְׁלֻחָה" (בר' מט:כא) – זו בקעת גינוסר (=הכנרת), המבכרת פירותיה וממהרת כאיילה" (תנחומא ויחי, יג). "כינרת זו גינוסר, ולמה נקרא שמה "כינרת"? דמתיקי פירא כקלא דכינרי" (=שמתוקים פירותיה וערבים לחיך כקול נגינת הכינור הערבה לאוזנו של השומע. מגילה ו).
 זו משמעות מטאפורית כפולה; במהירות הצמיחה וגם בטעם הפירות. בנוסף, הסכם יששכר וזבולון ידוע בתולדות ישראל כשיתוף פעולה הדדי בין הנוטל על גבו עולו הכבד של לימוד התורה ושמירת מצוותיה ובין אחיו יורד הימים, העוסק במסחר על מנת לפרנסו, ושכרם חצי חצי בעולם הזה ובבא (תנחומא ויחי, יא). זו השותפות.
 
משה דיבר בהרחבה על שבט לוי: "הָאֹמֵר לְאָבִיו וּלְאִמּוֹ לֹא רְאִיתִיו וְאֶת אֶחָיו לֹא הִכִּיר וְאֶת בָּנָיו לֹא יָדָע" (דב' לג:ט). הכוונה היא לחטא העגל, שאמר משה "מִי לה' אֵלָי" (שמ' לב:כו), ונאספו אליו כל בני לוי שלא חטאו, וחגרו איש חרבו על ירכו והרגו את החוטאים בעגל. "ואי אפשר לפרש אביו ממש ואחיו מאביו וכן בניו ממש, שהרי לווים הם ומשבט לוי לא חטא אחד מהם" (רש"י שם). "כִּי שָׁמְרוּ אִמְרָתֶךָ" (דב' לג:ט) הכוונה לדיבר של "לא יהיה לך אלוהים אחרים על פני" (רש"י), שהרי לא השתתפו בחטא העגל. "וּבְרִיתְךָ יִנְצֹרוּ" (שם:שם), הכוונה לברית המילה (רש"י, שם), שמשמת יוסף הצדיק הפסיקו למול את בניהם, אמרו: "נהיה כמצרים", עד שבא יהושע בכניסה לארץ וחידש המילה ב"גבעת הערלות", ששמה ניתן לה על עניין זה, כמאמר הכתוב: "וַיַּעַשׂ לוֹ יְהוֹשֻׁעַ חַרְבוֹת צֻרִים וַיָּמָל אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֶל גִּבְעַת הָעֲרָלוֹת" (דב' לג:ט; תנחומא שמות ה; יה' ה:ג).
ד. שלא לכבודי עשיתי ולא לכבוד בית אבא, אלא שלא ירבו מחלוקת בישראל – דעת יונתן בן עוזיאל 
יסוד דומה של רצון טוב לגילוי הקץ והגבלתו על ידי א-לוהים אנו מוצאים במעשה יונתן בן עוזיאל, אשר תרגם את הנביאים מפי חגי, זכריה ומלאכי, שחיו כשש מאות שנה לפניו, והעבירו התרגום מדור לדור איש מפי איש, עד שבא יונתן והעלהו על הכתב. וכשביקש לתרגם גם את הכתובים, 
[ו]נזדעזעה ארץ ישראל ארבע מאות פרסה על ארבע מאות פרסה. יצתה בת קול ואמרה: "מי הוא זה שגילה סתריי לבני אדם? עמד יונתן בן עוזיאל על רגליו ואמר: "אני הוא שגיליתי סתריך לבני אדם; גָּלוּי וְיָדוּעַ לְפָנֶיךָ, שֶׁלֹּא לִכְבוֹדִי עָשִׂיתִי, וְלֹא לִכְבוֹד בֵּית אַבָּא, אֶלָּא לִכְבוֹדְךָ עָשִׂיתִי, שֶׁלֹּא יִרְבּוּ מַחֲלוֹקת בְּיִשְׂרָאֵל (מגילה ג ע"א). 
(שהרי) מחלוקת אחת מאבדת מאה פרנסות טובות, אך השלום – 
אָמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן בֶּן חֲלַפְתָּא: לֹא מָצָא הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא כְּלִי מַחֲזִיק בְּרָכָה לְיִשְׂרָאֵל אֶלָּא הַשָּׁלוֹם, שֶׁנֶּאֱמַר (תה' כט:יא) "ה' עֹז לְעַמּוֹ יִתֵּן ה' יְבָרֵךְ אֶת עַמּוֹ בַשָּׁלוֹם" (עוקצין ג, יב).
הגמרא שואלת מדוע דווקא על תרגום הכתובים נזדעזעה הארץ, ואילו על תרגום הנביאים לא נזדעזעה? והיא משיבה, מפני שבנביאים יש מילי דמפרשן ומילי דמסתמן (=יש דברים גלויים ודברים סתומים, לא מפורשים), אך בכתובים יש סוד קץ הימים בספר דניאל, ומאחר שטרם הגיע העולם לצביונו אין הקב"ה חפץ לפרש ולתרגם את הסתומות, שהנסתרות לה' א-לוהינו. גם ליצחק אירע "שביקש לגלות מיסטורין של הקב"ה לעשיו בנו הגדול" (תנחומא ויחי, ח), וכן,  יצחק היה חי בעת מכירת יוסף, ויודע היה ברוח קודשו שיוסף חי, וביקש להודיע ליעקב, אך אמר: "הקב"ה לא, ואני אודיענו?" (תנחומא מקץ, ד). כלומר, המסר הוא שגם אם הרצון האנושי הוא טוב, האדם אינו יכול לפעול בעולם קטנה או גדולה מליבו, אלא וַיָּפֶק רָצוֹן מֵה' יתברך לבדו. 
הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון
עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף
�  והגם שלשם שמיים נתכוונה, כלומר, לשם פריון והולדה, שכך ראתה באיצטגנינותה, שהיא צריכה להעמיד ממנו תולדות, ולבסוף נשא את בתה, אסנת בת פוטיפרע כהן און.


� בדומה לאיבר האחרון במשפט: "וְעַתָּה לְכוּ וְנַהַרְגֵהוּ וְנַשְׁלִכֵהוּ בְּאַחַד הַבֹּרוֹת וְאָמַרְנוּ חַיָּה רָעָה אֲכָלָתְהוּ וְנִרְאֶה מַה יִּהְיוּ חֲלֹמֹתָיו" (בר' לז:כ), שהשכינה אמרה נִרְאֶה דְּבַר מִי יָקוּם, אִם שֶׁלָּכֶם אוֹ שֶלִּי! וְאִי אֶפְשָׁר שֶׁיֹּאמְרוּ הֵם "וְנִרְאֶה מַה יִּהְיוּ חֲלוֹמוֹתָיו", שֶׁמִּכֵּיוָן שֶׁיַּהַרְגוּהוּ בָּטְלוּ חֲלוֹמוֹתָיו" (דברי רבי יצחק המצוטטים ברש"י, שם). 


�  כך היא דעת הרמב"ם ורבי חיים בן עטר, "אור החיים" על פרשת וישלח, קטע רביעי. הרמב"ן (שם) מעלה כהרגלו את העמדה היותר ביקורתית, שמא באמת היה רגע של שיבה בתשובה ורצון כן להתגייר, מצד אנשי שכם, כשהסכימו למילה. 


�  הביטוי על פי מועד קטן ט ע"א. 


�  שישה שמות יש לארי: ארי, כפיר, לביא, ליש, שחל, שחץ (סנהדרין צה ע"א). 


� ויש גם דיון הלכתי האם תמרי הכנרת מצריכים ברכה מיוחדת על שום מתיקותם ועריבותם המיוחדת.


�  כפי שהיה הרמב"ם עוסק בתורה ואחיו דוד היה יורד ימים ועוסק בפרקמטיה. זה היה הסכם השותפות ביניהם עד שיום אחד טבע רבי דוד, אחי הרמב"ם, בים, וחלה הרמב"ם ונפל למשכב שנה תמימה בבוא אליו השמועה הרעה, ואחר כן התאושש והתעשת ושימש לפרנסתו רופאו של סלאח א-דין מלך מצרים.  





2

