[image: image1.emf]








[image: image2.png]wiaw a7






[image: image3.png]- ® 000000 0 »

40000000

4000 0000

000000

000000
00000
sd0 0000

J00000




[image: image4.png]01aNPN 11 NIR? | 17N WTN? nb21p7an



[image: image5.png]


[image: image6.png]


bmch 
בס"ד

בס"ד
פרשת וַיְחִי, תשפ"ו, מספר 1650

ברכת יוסף – פרשה חידתית
יצחק עתשלום
כשיוסף שמע שאביו שוכב על ערש דווי, הוא בא אליו והביא את שני בניו. לא ברור מהכתוב אם יעקב ביקש את נוכחותם או אם יוסף חש שזהו רגע רגיש ומונומנטלי של ברכה, ורצה שבניו ייכללו בה. בהמשך המעמד, העלה יעקב את בני יוסף לסטטוס של בנים "כִּרְאוּבֵן וְשִׁמְעוֹן יִהְיוּ לִי" (בר' מח:ה) – אמירה תמוהה שדורשת הסבר. אך טרם שהזכיר את נכדיו, נשא יעקב נאום יחסית ארוך: 
אֵ-ל שַׁ-דַּי נִרְאָה אֵלַי בְּלוּז בְּאֶרֶץ כְּנָעַן וַיְבָרֶךְ אֹתִי. וַיֹּאמֶר אֵלַי הִנְנִי מַפְרְךָ וְהִרְבִּיתִךָ וּנְתַתִּיךָ לִקְהַל עַמִּים וְנָתַתִּי אֶת הָאָרֶץ הַזֹּאת לְזַרְעֲךָ אַחֲרֶיךָ אֲחֻזַּת עוֹלָם.  וְעַתָּה שְׁנֵי בָנֶיךָ הַנּוֹלָדִים לְךָ בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם עַד בֹּאִי אֵלֶיךָ מִצְרַיְמָה לִי הֵם אֶפְרַיִם וּמְנַשֶּׁה כִּרְאוּבֵן וְשִׁמְעוֹן יִהְיוּ לִי. וּמוֹלַדְתְּךָ אֲשֶׁר הוֹלַדְתָּ אַחֲרֵיהֶם לְךָ יִהְיוּ עַל שֵׁם אֲחֵיהֶם יִקָּרְאוּ בְּנַחֲלָתָם. וַאֲנִי בְּבֹאִי מִפַּדָּן מֵתָה עָלַי רָחֵל בְּאֶרֶץ כְּנַעַן בַּדֶּרֶךְ בְּעוֹד כִּבְרַת אֶרֶץ לָבֹא אֶפְרָתָה וָאֶקְבְּרֶהָ שָּׁם בְּדֶרֶךְ אֶפְרָת הִוא בֵּית לָחֶם (בר' מח:ג-ז).
דברי יעקב כאן תמוהים. למה הוא מזכיר את דברי ה' אליו בשהותו השנייה בבית-אל, בדרך חזרה מבית-לבן לבית אביו? ולמה הוא מזכיר את פטירתה של רחל וקבורתה מייד אחרי שסיפר על דברי ה' אליו בלוז? ועוד, למה לא הסתפק יעקב באזכור הנבואה, אלא ציטט את דברי ה', אך בשני שינויים. השינוי הראשון היה: 
וַיֹּאמֶר לוֹ אֱ-לֹהִים אֲנִי אֵ-ל שַׁ-דַּי פְּרֵה וּרְבֵה גּוֹי וּקְהַל גּוֹיִם יִהְיֶה מִמֶּךָּ וּמְלָכִים מֵחֲלָצֶיךָ יֵצֵאוּ (בר' לה:יא). 

יעקב שינה את הציווי ("פְּרֵה וּרְבֵה"), לברכה ("הִנְנִי מַפְרְךָ וְהִרְבִּיתִךָ"), אך שינוי זה מובן על פי ההקשר. כשנצטווה יעקב, עדיין לא נולד בנימין, ומן הסתם רוב (אם לא כל) הדור השלישי לא נולד. עכשיו, בסוף ימיו, התקיים ציווי זה כברכת ה' הטובה עליו. 
השינוי השני נראה משמעותי פחות, אך הוא טומן בחובו את המפתח להבנת כל מעמד הברכה. במקום "קְהַל-גּוֹיִם", שבו נתברך יעקב בבית-אל, הוא שינה את דברי ה' ל"קְהַל-עַמִּים" (בר' מח:ד). על אף שבלשוננו "גוי" ו"עם" נחשבים למילים נרדפות (יחד עם "לאום", "אומה" ועוד), יש למונח "עם" משמעות נוספת במקרא שעשויה להשליך אור על השינוי המכוון של יעקב בדברי ה'. 
[image: image7.png]wiaw a1




*  הרב יצחק עתשלום מלמד בישיבה תיכונית YULA בלוס אנג'לס.
המונח "עם" בספרות המקרא, מתקופת האבות עד ימי המלוכה, משתמע לשני אנפין. מצד אחד, המשמעות הרגילה לנו: "הֵן עַם אֶחָד וְשָׂפָה אַחַת לְכֻלָּם" (בר' יא:ו), או בדברי בני יעקב לחמור ושכם: "וְהָיִינוּ לְעַם אֶחָד" (בר' לד:טז). מצד שני, ישנם כמה מקראות שבהם משמעות "עם" היא "צבא".
 למשל, בדברי פרעה לעמו: "הִנֵּה עַם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל רַב וְעָצוּם מִמֶּנּוּ" (שמ' א:ט). המילה "עם" כאן במשמעותו הרגילה מיותרת; היה מתאים לנסח: 'הנה בני ישראל רבים ממנו', אך המשך הפסוק מוכיח שדאגתו ודברי תעמולתו קשורים לאיום במלחמה: "פֶּן... תִקְרֶאנָה מִלְחָמָה וְנוֹסַף גַּם הוּא עַל שֹׂנְאֵינוּ" (שמ' א:י). על כן הוא מוסיף "עם", כלומר, אנשי הצבא של בני ישראל.

למה שינה יעקב את ברכת ה' אליו מהקשר לאומי: "קהל-גוים" להקשר צבאי: "קהל-עמים"? 
התעלומה בפרשה זו מתעצמת כשקוראים בהמשך אודות ברכת יעקב את בני יוסף (או, אולי את יוסף בעצמו): 
וַיִּקַּח יוֹסֵף אֶת שְׁנֵיהֶם אֶת אֶפְרַיִם בִּימִינוֹ מִשְּׂמֹאל יִשְׂרָאֵל וְאֶת מְנַשֶּׁה בִשְׂמֹאלוֹ מִימִין יִשְׂרָאֵל וַיַּגֵּשׁ אֵלָיו. וַיִּשְׁלַח יִשְׂרָאֵל אֶת יְמִינוֹ וַיָּשֶׁת עַל רֹאשׁ אֶפְרַיִם וְהוּא הַצָּעִיר וְאֶת שְׂמֹאלוֹ עַל רֹאשׁ מְנַשֶּׁה שִׂכֵּל אֶת יָדָיו כִּי מְנַשֶּׁה הַבְּכוֹר.  וַיְבָרֶךְ אֶת יוֹסֵף וַיֹּאמַר הָאֱ-לֹהִים אֲשֶׁר הִתְהַלְּכוּ אֲבֹתַי לְפָנָיו, אַבְרָהָם וְיִצְחָק, הָאֱ-לֹהִים הָרֹעֶה אֹתִי מֵעוֹדִי עַד הַיּוֹם הַזֶּה. הַמַּלְאָךְ הַגֹּאֵל אֹתִי מִכָּל רָע יְבָרֵךְ אֶת הַנְּעָרִים וְיִקָּרֵא בָהֶם שְׁמִי וְשֵׁם אֲבֹתַי אַבְרָהָם וְיִצְחָק וְיִדְגּוּ לָרֹב בְּקֶרֶב הָאָרֶץ. וַיַּרְא יוֹסֵף כִּי יָשִׁית אָבִיו יַד יְמִינוֹ עַל רֹאשׁ אֶפְרַיִם וַיֵּרַע בְּעֵינָיו וַיִּתְמֹךְ יַד אָבִיו לְהָסִיר אֹתָהּ מֵעַל רֹאשׁ אֶפְרַיִם עַל רֹאשׁ מְנַשֶּׁה. וַיֹּאמֶר יוֹסֵף אֶל אָבִיו לֹא כֵן אָבִי כִּי זֶה הַבְּכֹר, שִׂים יְמִינְךָ עַל רֹאשׁוֹ. וַיְמָאֵן אָבִיו וַיֹּאמֶר יָדַעְתִּי בְנִי יָדַעְתִּי גַּם הוּא יִהְיֶה לְּעָם וְגַם הוּא יִגְדָּל וְאוּלָם אָחִיו הַקָּטֹן יִגְדַּל מִמֶּנּוּ וְזַרְעוֹ יִהְיֶה מְלֹא הַגּוֹיִם. וַיְבָרֲכֵם בַּיּוֹם הַהוּא לֵאמוֹר בְּךָ יְבָרֵךְ יִשְׂרָאֵל לֵאמֹר יְשִׂמְךָ 
אֱ-לֹהִים כְּאֶפְרַיִם וְכִמְנַשֶּׁה, וַיָּשֶׂם אֶת  אֶפְרַיִם לִפְנֵי מְנַשֶּׁה (שם:יג-כ).
עמדתו של יוסף כאן ברורה. הוא הבין שיעקב רוצה לברך את נכדיו, ודאג להעמידם כך שהבכור יעמוד לימינו של הסב ויקבל את הברכה העיקרית. במקום לסדר אותם מחדש, שיכל יעקב את ידיו כדי לברך את אפרים בברכה החשובה. אך מה טיבה של הטבה זו: "וְאוּלָם אָחִיו הַקָּטֹן יִגְדַּל מִמֶּנּוּ" (בר' מח:יט)? אם מניחים, כמשתמע מהכתוב, שדברי יעקב כאן מהווים נבואה, חזון זה לא התגשם. אומנם אפרים נהיה לשבט גדול וחשוב, אך מנשה מנה אוכלוסין רבים בהרבה ממנו, וגם נחלתו הייתה רחבה משל אחיו הקטן. איך אנו אמורים להבין את נבואתו של יעקב? יתרה מזו, מה פשר הברכה הכפולה "הָאֱ-לֹהִים הָרֹעֶה אֹתִי... הַמַּלְאָךְ הַגֹּאֵל אֹתִי..." (בר' מח:טו-טז)? 
כדי לפתור שרשרת חידות זו, עלינו לחזור לאותו מעמד של יעקב ובני ביתו בבית-אל בדרך משכם לחברון. יעקב הרי כבר הובטח, בשהותו הראשונה באותו מקום (בנבואת הסולם) שזרעו יירש את הארץ, אך אין זה ברור כלל כיצד תינתן להם הארץ. האם השבטים הכנעניים יסתלקו מעצמם? האם המשפחה הגדלה לאט לאט תשלוט על ערי כנען? כיוון שמעמד זה קרה מייד אחרי בואו משכם, מסתבר שיעקב הבין שבניו יירשו את הארץ מבפנים (או ע"י כיבוש ערים מתוכם, כמעשה שכם, או ע"י תגבורת מספרית של זרעו). 
בחזונו הראשון בבית-אל הוא הובטח שיתברך בפריון עצום" וּפָרַצְתָּ יָמָּה וָקֵדְמָה וְצָפֹנָה וָנֶגְבָּה" (בר' כח:יד), ואחרי עשרות שנות גלות בארם, הוא קיבל את אותן שתי ברכות פחות או יותר. אך עתה, בסוף ימיו במצרים, ישנם הבדלים קריטיים בנסיבות. כשה' ברך אותו "פְּרֵה וּרְבֵה" (בר' לה:יא), הוא הסתכל, מן הסתם, על רחל אהובתו (שכנראה הייתה כבר במצב מתקדם של הריון), וציפה שממנה יהיו עוד בנים, ובכך תתקיים ברכה זו. הוא הבין גם שמתנת הארץ אמורה להתקיים עכשיו, דוגמת כיבוש שכם. אך מאז עד הסיפור שלנו, התחוללו שתי טרגדיות שאילצו את יעקב לפרש אחרת את הנבואה. 
ראשית, רחל נפטרה בלדתה את בנימין, כך שכבר אי אפשר היה שברכת ה' "פְּרֵה וּרְבֵה" (שמשמעותה הפשוטה – לכל הפחות שני ילדים) תתקיים מתוך משפחתו הבסיסית. שנית, עקב הרעב ועלייתו של יוסף בהיררכיה המצרית, ירדו יעקב ובני ביתו למצרים והתמקמו שם, כך שלא ניתן היה להמשיך את שיטת ה"כיבוש הפנימי". 
מה עושים כשיש הבטחה א-לוהית המובנת על פי הנסיבות העכשוויות, ובבוא הזמן אי אפשר להבינה כך? התשובה לכך פשוטה: מפרשים את הנבואה בצורה חדשה ומבינים את יישומה ע"פ המציאות שהתחדשה. 
בבוא יעקב מצרימה, הוא הבין שצריך לפרש אחרת את הנבואה שניתנה לו בלוז. הברכה של פריה ורביה כבר לא תתקיים ע"י צאצא ישיר. הוא הבין גם שנתינת הארץ לא תתקיים בצורה הראשונית, אלא ע"י כיבוש לאומי מחוץ לגבולות ארץ כנען, ובזה ישתתפו גם מנשה ואפרים. 
ובכן, כדי להגשים את הברכה שניתנה לו – "פְּרֵה וּרְבֵה", הוא אימץ את מנשה ואפרים כבנים – ודווקא בית רחל מתעצם במשפחה. לפני שיעקב אימץ (או "שדרג") אותם, הוא הזכיר את נבואת לוז, כיוון שזהו המניע לצעד הדרסטי הזה. הוא הזכיר גם את פטירת רחל, שהרי זה מה ששכנע אותו שצריך לפעול בצורה אחרת כדי לממש את הברכה. 
יעקב פעל גם לארגן את ביתו לעתיד צבאי, צבא שיוכל לחזור לארצו בצורה מגובשת ומאוחדת כדי לקיים בה כיבוש וירושה. הוא הבין עתה, שאת ברכת ה' "קְהַל גּוֹיִם" יש לשנות ל"קְהַל עַמִּים", כלומר, קואליציה צבאית. 
כפי שסדר רשימת השמות של יורדי מצרים
 מוכיח, בית יעקב נחלק לבית לאה
 (בני לאה+בני זלפה) ולבית רחל
 (בני רחל+בני בלהה). מספרם של בני בית לאה היה גדול פי 2.5 ממספרם של בני בית רחל. יעקב הבין שקואליציה – שיתוף פעולה צבאי – אפשרית רק אם יש איזון בין שני שותפי הברית. אם פלג אחד של הברית גדול מחברו פי שנים או יותר, יש סיכוי גדול למדיי שפלג אחד יפרוש או אפילו יילחם נגד עמיתו-יריבו. לפיכך חשוב לו לתכנן איזון אסטרטגי בין הפלגים.
ראשית, הוא זיכה את בני יוסף בדרגת 'בנים' "כִּרְאוּבֵן וְשִׁמְעוֹן", כך שבנוסף לקיום ברכת "פְּרֵה וּרְבֵה", התרחב בית רחל לשלוש משפחות/שבטים; אפרים, מנשה ובנימין. שנית, באירוע האחרון בחייו, כשכל בניו עומדים מסביב מיטתו, הוא הוציא את ראובן, שמעון ולוי ממעמד שווה לשאר השבטים. כמובן שבשתי ה"ברכות"
 הללו יש הצדקה עניינית לדחייתם (ראובן לא ראוי להנהגה עקב פחזותו, שמעון ולוי ביחד מסוכנים, ואינם יודעים לרסן את כעסם). אך התוצאה הייתה שרק שלושה מבני לאה נשארו בתמונת ההנהגה. 
העיקרון של המשקל השווה נשמר בדגלי המדבר. בני לאה שלא נדחו – יהודה, יששכר וזבולון – חנו קדמה מזרחה. כנגדם חנו בני רחל – אפרים, מנשה ובנימין – במערב. בני השפחות ובני לאה שנדחו חנו בצדדים; בדרום – ראובן, שמעון וגד השייכים לבית לאה, ובצפון  – דן ונפתלי השייכים לבית רחל, ועימם אשר שהוזז לכאן כדי לשמור על איזון המחנות.
עכשיו ניתן לחזור לשאלת שיכול הידיים. יעקב הבין שמנשה אכן הבכור, ועתידו מזהיר מבחינה מספרית ומרחב הנחלה. אך במלחמת כיבוש הארץ, שזה היה היעד של מעמד הברכות בסוף חייו של יעקב, גם עם יוסף ובניו (בפרק מ"ח) וגם עם כל משפחתו (בפרק מ"ט), דווקא צאצא אפרים – יהושע בן-נון – יוביל את המערכה ואת הכיבוש. על כן, כששיכל יעקב את ידיו, הצדיק את הפעולה הזו בפני יוסף, באומרו: "גַּם הוּא יִהְיֶה לְּעָם" (בר' מח:יט). כלומר, החישוב שלו היה חישוב צבאי ביחס למערכה אחת ויחידה – כיבוש הארץ; הגשמת הברכה בבית אל. 
הדף השבועי מופץ בסיוע קרן הנשיא

לתורה ולמדע, ומופיע גם באתר המידע של אוניברסיטת בר-אילן בכתובת:

http://www1.biu.ac.il/parasha2
כתובת דוא"ל של הדף: dafshv@mail.biu.ac.il
ניתן לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. 

 הדף השבועי - אוניברסיטת בר אילן
יש לשמור על קדושת העלון
עורך: ד"ר צבי שמעון 

עורכת לשון: רחל הכהן שיף

�  ראו BDB "עם" 2.c. (עמ'  (766וב-HALOT   "עם" 3.d) עמ' 838).


� ישנן עוד דוגמאות בתורה שבהן "עם" משמעותו "אנשי צבא" – במ' כא:כג, כא:לג, דב' לג:ז ועוד.


� בר' מו:ח-כז.


� שם ח-יח.


� שם יט-כה.


� משתמע מבר' מט:כח שבנוסף לדברי הצוואה, שכוללת תוכחות, הוא גם ברך את כל אחד מבניו. וראו רש"י ורד"ק שם. 





2

