
 
 
 
 

 "דבס

1287 מספר, ח"תשע ,האזינו פרשת   
 

 הקשר בין סוף התורה לתחילתה
שמעוןצבי 

קריאת הפרקים האחרונים בתורה וחג שמחת 
תורה הממשמש ובא מזמינים אותנו לבחון את 

. בשל החלוקה בין סוף התורה לתחילתה הקשר
לחמישה חומשים, אנו רגילים  המסורתית

רותית, ובוחנים להתייחס לכל חומש כיחידה ספ
את המבנה של כל חומש לעצמו, אך יש לתת את 
הדעת גם למכלול התורה כיחידה ספרותית. בחינת 
הקשר בין סוף התורה לתחילתה מתרכזת 

, שדווקא הם "דברים"ו "בראשית"בחומשים 
הבולטים מבין החומשים כיחידות ספרותיות 

פתיחה וסוף ברורים, המבחינים אותם  בעלות
אך על אף זאת, ניתן לבחון את  1ים.משאר החומש

, בשל "דברים"וסוף  "בראשית"הקשר בין תחילת 
 היותם פתיחה וסיומת של התורה כולה. 

לשם בחינה זו, נתייחס לשלושת הפרקים 
הראשונים והאחרונים של התורה. שלושת 

 –שני סיפורי הבריאה  –הפרקים הראשונים 
כמו  מהווים, לאור תוכנם, פתיחה ברורה לתורה.

שירת האזינו  –כן, שלושת הפרקים האחרונים 
)ל"ב(, ברכת משה את בני ישראל )ל"ג( ומות משה 

מהווים, לאור תוכנם, סיומת ברורה  –)ל"ד( 
 לתורה. 

 

 מבט על: היפוך מגמה
 

מבנה ששת הפרקים חושף  ה עלעלמלממבט 
תופעה מעניינת. התורה פותחת בסיפור בריאה 

מאוד של רכה חיובית אופטימי, הכולל ברכה והע
לֹהִים -לֹהִים וַיֹּאמֶר לָהֶם א  -וַיְבָרֶךְ אֹתָם א  : "העולם

לֹהִים -וַיַּרְא א   ... הָאָרֶץ וְכִבְשֻׁהָ  פְּרוּ וּרְבוּ וּמִלְאוּ אֶת
                                                      

ון מרצה במחלקה לתנ"ך ובבית הספר ד"ר צבי שמע * 
 אילן.-ללימודי יסוד באוניברסיטת בר

ספרי "בראשית" ו"דברים" מאופיינים בסיומות   1
מובהקות. הסיומת של "בראשית" בברכת יעקב )בר' 
מ"ט( ותיאור מותם של יעקב ויוסף )שם מט:לג; נ:כו( 
מקבילה לסיומת של "דברים" בברכת משה )דב' ל"ג( 

)שם ל"ד(. שני החומשים מסיימים גם ומות משה 
באזכור שבועת ה' לאבות על נתינת הארץ )בר' נ:כד; 

הגשמת  טרוםדב' לד:ד(, ומסיימים במצב של 
ההבטחה. בחומש "דברים", יש גם קשר ברור היוצר 

בו: שבין הפסוק האחרון  –מסגרת  –"אינקלוזיו" 
מֹשֶׁה שֶׁר עָשָׂה וּלְכֹל הַיָּד הַחֲזָקָה וּלְכֹל הַמּוֹרָא הַגָּדוֹל אֲ "

" )דב' לד:יב( לבין הפסוק הראשון: יִשְׂרָאֵל לְעֵינֵי כָּל
בְּעֵבֶר  יִשְׂרָאֵל כָּל אֶלמֹשֶׁה אֵלֶּה הַדְּבָרִים אֲשֶׁר דִּבֶּר "

" )דב' א:א(. החומשים "שמות" ו"ויקרא", בשונה הַיַּרְדֵּן
משאר החומשים, נקראים כרצף ברור, שכן תחילת 

ל סוף חומש חומש "ויקרא" היא המשך ישיר ש
 "שמות".

" )בר' א:כח, לא(, טוֹב מְאֹד אֲשֶׁר עָשָׂה וְהִנֵּה כָּל אֶת
והיא ממשיכה בסיפור של חטא, קללה וגירוש מגן 

לעומת זאת, התורה מסיימת בשירת כד(. -עדן )ג:יד
האזינו, שהיא ברובה תוכחה קשה על חטאי עם 
ישראל ועזיבתם את ה', שתוצאתם הסתר פנים 
ועונש קשה, וממשיכה ב"וזאת הברכה" עם ברכות 

 שפע, קרבה לה' וירושת טוב הארץ. 
יש דמיון מבני כללי בין הפרקים אך בסדר 

מת הפוך, היוצר מבנה כיאסטי. התורה מסיי
במעבר מתוכחה לברכה ואופטימיות, בניגוד 

הפותח בברכה ועובר לקללה.  "בראשית"לחומש 
 2גם תיאור מותו של משה בגיל מאה ועשרים שנה,

" )דב' לד:ז(, נָס לֵחֹה כָהֲתָה עֵינוֹ וְלֹא לֹאכש"
לה של משה וקרבתו  שנייהוהערכה חיובית שאין 

מֹשֶׁה אֲשֶׁר יְדָעוֹ קָם נָבִיא עוֹד בְּיִשְׂרָאֵל כְּ  וְלֹאלה': "
מתקשרים עם  3" )שם לד:י(,פָּנִים ה' פָּנִים אֶל

מציאות של קרבה לה' ומצב אלמוות המאפיין את 
 האדם טרום החטא בגן עדן. 

משה פועל בסוף ימיו להתגבר על הקללות 
הקדמוניות, ולהפוך את מגמת השיפוט ממגמה 

  4שלילית לחיובית.
 

 הבריאהקשרים בין שירת האזינו לסיפורי 
 

לאחר התייחסות למבנה הכללי של הפרקים, 
נעבור לניתוח פרטני. נתחיל בהשוואה בין שירת 

הראשון של  הפסוק האזינו לסיפורי הבריאה.
 הָאָרֶץוַאֲדַבֵּרָה וְתִשְׁמַע  הַשָּׁמַיִםהַאֲזִינוּ השירה: "

)דב' לב:א( מתחבר עם הפסוק הראשון  "פִי אִמְרֵי
לֹהִים אֵת בְּרֵאשִׁית בָּרָ התורה: "של   הַשָּׁמַיִםא א 
זה מעורר את הקורא לשים לב  ". הדהודהָאָרֶץוְאֵת 

לקשרים נוספים שיבואו מיד בהמשך. הדימוי של 
 עֲלֵיוְכִרְבִיבִים  דֶשֶׁא עֲלֵיכִּשְׂעִירִם דבר ה', המגיע "

ביום " )שם ב( מזכיר את בריאת הצמחייה עֵשֶׂב
 עֵשֶׂבדֶּשֶׁא תַּדְשֵׁא הָאָרֶץ השלישי של הבריאה: "

" )בר' א:יא(. ההקבלות הלשוניות זְרִיעַ זֶרַעמַ 
הבולטות ביותר מצויות בתיאורי החסד של ה' 

 בהקמת עם ישראל והושעתו במדבר:

                                                      
 ".מאה ועשרים שנה"והיו ימיו  –השוו לבר' ו:ג   2
 אסתר". מפניךהשוו באופן ניגודי לבר' ד:יד: "ו  3
מגמה זו בולטת במיוחד גם בהשוואת ברכות משה   4

בסוף "דברים" לברכות יעקב בסוף "בראשית", אך 
 N. Levine, "Theקצרה היריעה מלפרט. ראו למשל: 

Curse and the Blessing: Narrative Discourse 
Syntax and Literary Form", JSOT 27 (2002) 189-

199. 



  

2 

 
 יְלֵל יְשִׁמֹן  וּבְתֹהוּיִמְצָאֵהוּ בְּאֶרֶץ מִדְבָּר 

 כְּאִישׁוֹן עֵינוֹ.  יִצְרֶנְהוּ יְבוֹנְנֵהוּיְסֹבְבֶנְהוּ 
 .יא(-)דב' לב:ייְרַחֵף גּוֹזָלָיו  קִנּוֹ עַל כְּנֶשֶׁר יָעִיר

ף" יוצרים אנלוגיה "המילה "תהו" וכן הפועל "רח
 תֹהוּוְהָאָרֶץ הָיְתָה תחילת סיפור הבריאה: " עם

" )א:ב(. פְּנֵי הַמָּיִם עַל מְרַחֶפֶתלֹהִים -וְרוּחַ א   ...וָבֹהוּ
בשתי  רקמופיעות בתורה  שתי מילים אלו

שמדובר בשתי מילים  הפרשות האלו. העובדה
כל אחת בתורה, המופיעות בסמיכות ב נדירות

שתי הפרשיות הללו, מעניקה להקבלה לשונית זו מ
בנוסף להקבלה זו, המילים המתארות  5משקל רב.

 – יְבוֹנֲנֵהוּ יִצְרֶנְהוּ –את פעולות ה' למען העם 
רומזות במצלול שלהן ליצירת האדם והאישה 

 לֹהִים אֶת-ה' א  ר וַיִּיצֶ בסיפור הבריאה השני: "
 לָקַח מִן הַצֵלָע אֲשֶׁר לֹהִים אֶת-ה' א   וַיִּבֶן ...הָאָדָם

. סמיכות שתי המילים )ב:ז, כב( "הָאָדָם לְאִשָּׁה
בשירת האזינו מגבירה את הסבירות למשחק 
מילים מכוון, המפנה לסיפור בריאת האדם 
והאישה. הרעיון מאחורי הפניית שירת האזינו 

הוא הרצון לקשר בין תהליך לסיפורי הבריאה 
ארץ  –התערבות ה' בהקמת עם ישראל במדבר 

לבין מעשי הבריאה  –שאינה תומכת בקיום חיים 
הו והיעדר. בשני והיוצרים חיים ממצב של ת

המקרים היצירה מתאפשרת בשל "ריחוף" האל 
המתערב ביקום, הן ביצירת עולם והן ביצירת עם. 

צוּר יְלָדְךָ : "יצירת עם ישראל אכן משולה ללידה
ה' מציל את העם  6מעין בריאה. –" )לב:יח( תֶּשִׁי

ממוות במדבר, ועל ידי כך כביכול יוצר אותו כמו 
בריאה מחודשת, אך על אף כל מאמציו, העם 

אין זה מקרי שהשירה,  7חוטא ומורד כנגד יוצרו.
המשתמשת בלשון ובדימויים מסיפורי הבריאה, 

מֹשֶׁה לְדַבֵּר  וַיְכַלמסיימת באפילוג שלה בתיאור: "
" )לב:מה( יִשְׂרָאֵל כָּל אֶלהַדְּבָרִים הָאֵלֶּה  כָּל אֶת

 וַיְכַלהמקבילה לסיום התיאור של הבריאה: "
 " )ב:ב(.לֹהִים בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר עָשָׂה-א  

 
 קשרים בין "וזאת הברכה" לבין סיפורי הבריאה

 

השוואת "וזאת הברכה" לתיאור שבעת ימי 
אשית חושפת שימוש באותה מילה מנחה. בר

כרגיל, אין לייחס לשימושה שום משקל ביצירת 
מי, מגמה אנלוגיה, אך במקרה זה, יש בה, לטע

. פועל זה הוא "אמ"ר"אנלוגית. כוונתי לפועל 
הפועל המצוי ביותר בתנ"ך, ולכן נשאלת השאלה 
איך ניתן לייחס לשימוש בו מגמה השוואתית? 

יפור קיים שימוש נרחב בפועל כמעט בכל סוהלוא 

                                                      
לקריטריונים של מידת החשיבות והמשקל שיש לייחס   5

לאנלוגיות לשוניות ראו: יהושע ברמן, "הערה 
מתודולוגית לביסוס האנלוגיה הנרטיבית בסיפור 

 .46-31 נג )תשס"ח(, עמ' בית מקראהמקראי", 
דימוי של הורות ביחס לאלוקים מצוי לאורך השירה:   6

"הֲלוֹא הוּא אָבִיךָ קָנֶךָ הוּא עָשְׂךָ וַיְכֹנְנֶךָ" )פס' ו( ו"וַיִּטֹשׁ 
לוֹ  עָשָׂהוּ" )פס' טו(. הַּ -א 

על מגמה זו ראו עוד: רות ואברהם וולפיש, "בראשית   7
, מוסף שבת, כ"ט באלול מקור ראשוןהיה המדבר", 

 תשע"ז.

סיפור  –התשובה היא, שבשני הסיפורים  זה!
השימוש בפועל  –שבעת ימי בראשית וברכת משה 

חריג. הוא אינו מופיע, כפי המצוי,  "אמ"ר"
במסגרת דיאלוג בין דמויות, אלא במסגרת דיבור 

כשאותה דמות בדר"כ של דמות אחת בלבד. 
שנה של הפועל מדברת, אין צורך בשימוש חוזר ונ

פרק א', שבו ה' הוא  '. למרות זאת, גם בבר"אמ"ר"
פרק ל"ג, שבו משה הוא  'הדובר הבלעדי, וגם בדב

. "אמ"ר"הדובר הבלעדי, בולטת החזרה על הפועל 
ה' בורא את העולם בסדרת אמירות, ומשה מברך 
את השבטים, כשברכתם פותחת לרוב בציון שם 

את לִיהוּדָה וְזֹ השבט בליווי הפועל "אמ"ר": "
יתר על  8" ועוד.לְבִנְיָמִן אָמַר"; "וּלְלֵוִי אָמַר"; "וַיֹּאמַר

כן, השוואת השימוש בפועל "אמ"ר" בשני 
נוסף: מספר מפתיע הסיפורים חושפת פרט 

האמירות של משה ושל ה' בשני הסיפורים זהה! 
 חז"ל כבר ציינו: "בעשרה מאמרות נברא העולם"

מים מופיע ציון של , ועשר פע)משנה אבות ה, א(
לאמירות הקבלה זו  9אמירת משה ב"וזאת הברכה".

את ברכותיו של  מרוממת הקב"ה בסיפור הבריאה
חשיבות רבה הן משה בסוף התורה, ומעניקה ל

 ביותר.
עיון בפסוקים האחרונים בברכת משה חושף 

, והפעם תחילת התורהלאנלוגיה ברורה נוספת 
דן. כך סיפור גן ע –סיפור הבריאה השני ל

 מסתיימת ברכת משה: 
לֹקֵי   וַיְגָרֶשׁוּמִתַּחַת זְרֹעֹת עוֹלָם  קֶדֶםמְעֹנָה א 

יִשְׂרָאֵל  וַיִּשְׁכֹּןמִפָּנֶיךָ אוֹיֵב וַיֹּאמֶר הַשְׁמֵד. 
בֶּטַח בָּדָד עֵין יַעֲקֹב אֶל אֶרֶץ דָּגָן וְתִירוֹשׁ אַף 

מוֹךָ עַם שָׁמָיו יַעַרְפוּ טָל. אַשְׁרֶיךָ יִשְׂרָאֵל מִי כָ 
גַּאֲוָתֶךָ  חֶרֶבנוֹשַׁע בַּה' מָגֵן עֶזְרֶךָ וַאֲשֶׁר 

בָּמוֹתֵימוֹ תִדְרֹךְ  וְיִכָּחֲשׁוּ אֹיְבֶיךָ לָךְ וְאַתָּה עַל
 כט(.-)דב' לג:כז

 –לרצף מילים מיד הקורא פסוקים אלו שם לב 
המוכרים מסיום סיפור גן  –קדם, גרש, שכן, חרב 

 עדן. 
לְגַן עֵדֶן אֶת  וַיַּשְׁכֵּן מִקֶדֶםדָם אֶת הָאָ וַיְגָרֶשׁ

הַמִּתְהַפֶּכֶת לִשְׁמֹר  הַחֶרֶבהַכְּרֻבִים וְאֵת לַהַט 
 .אֶת דֶּרֶךְ עֵץ הַחַיִּים )בר' ג:לד(

סיום ברכת משה מהדהד את סיום סיפור גן עדן. 
בעוד הופעת כל אחת מארבע המילים כשלעצמה 

משקל, הופעת ארבעתן במקבץ בסיום  עלתאינה ב
שני הסיפורים אינו יכול להיחשב למקרי. מפתיע 

שבספר בראשית מציינות את  ,שאותן מילים ,הוא
עונש הגירוש מגן עדן בשל החטא, משמשות את 
משה להבלטת היחס המיוחד של ה' לעם ישראל. 
בסיפור גן עדן האדם מגורש מלפני השכינה. אצל 
משה, חרב ה' מגרשת את אויבי ישראל כדי 

שראל לשכון בטח בארץ נחלתו, לאפשר לעם י

                                                      
בברכת משה בולט  "אמ"ר"השימוש הנרחב בפועל   8

במיוחד לאור השוואה לשימושו בסיפור המקביל של 
. שם הוא מופיע "בראשית"ברכת יעקב בסוף חומש 

 בתחילת הפרק )בר' מט:א(. פעם אחת בלבד
ראו דב' לג:ב, ז, ח, יב, יג, יח, כ, כב, כג, כד. הפועל   9

לא לציון אמירת  מופיע פעם נוספת בפרק, אך "אמ"ר"
הָאֹמֵר לְאָבִיו משה אלא בתיאור אופיו של שבט לוי: "

 " )לג:ט(. וּלְאִמּוֹ לֹא רְאִיתִיו



  

3 

המקבילה לגן עדן בשפע ברכתה. בשימוש במילים 
זהות על ידי משה בברכותיו, הופך הנביא את 
הקללה על האנושות לברכה על ישראל, ומסיים 

גירוש מגן עדן בתחילת התורה, במהלך, שהתחיל 
" אֶרֶץ דָּגָן וְתִירוֹשׁ אֶלהשכנת ישראל בטח "וסופו ב
 ". ו יַעַרְפוּ טָלשָׁמָי אַף"בעת ש

תוח מבני של שלושת פתחנו את דברינו בני
והצבענו  הפרקים הראשונים והאחרונים בתורה,

הידרדרות לקללה בתחילת מגמה: מהיפוך על 
כי  ,ראינוכמו כן . התורה להתעלות לברכה בסופה

ולה גם מניתוח מפורט של היפוך המגמה הזה ע
משה מאמץ בסוף התורה את אותן  :הפסוקים

ילות הקללה שבתחילתה, אך מעניק להן מ
 משמעות חיובית של ברכת ה'. 

החומשים "בראשית" ו"דברים", עם היותם 
יחידות ספרותיות עצמאיות, משמשים גם כיחידות 
הפותחות והמסיימות את היצירה הגדולה של 
התורה. סופה, סיומת אופטימית, מהווה תיקון 

 לכשלי האנושות בראשיתה.
 
 
 
 

  מופץ בסיוע קרן הנשיא הדף השבועי
 גם באתר המידע של ומופיעלתורה ולמדע, 

 :בכתובת אילן-בר אוניברסיטת
http://www1.biu.ac.il/parasha2 

  ac.ildafshv@mail.biu.של הדף: ל"דוא כתובת
  לפנות לכתובת זו ולקבל את הדף מדי שבוע בדוא"ל. ניתן

 אילן בר אוניברסיטת -השבועי  הדף 
 לשמור על קדושת העלון יש

 

 
 

 עופר יוסףעורך: פרופ' 

רחל הכהן שיף: עורכת לשון  

http://www1.biu.ac.il/parasha2
http://www1.biu.ac.il/parasha2
mailto:dafshv@mail.biu.ac.il
https://www.facebook.com/DafShevui/?hc_ref=SEARCH&fref=nf
https://www.facebook.com/DafShevui/?hc_ref=SEARCH&fref=nf

